
 

   

 

 

Fr. EMILIO ROCHA GRANDE O.F.M. 
Arzobispo de Tánger 

 

 
“Si hoy escucháis su voz, no endurezcáis el corazón” (Heb 3,15) 

Carta con motivo de la Cuaresma 2026 
 

 

El Señor os bendiga con la paz. 

En toda la Iglesia católica se repetirá el miércoles 18 de febrero el rito anual de la 
imposición de la ceniza sobre nuestras cabezas. Es un gesto que trae visiblemente a la 
memoria la fragilidad del ser humano, al mismo tiempo que nos ayuda a comprender la 
caducidad de todo lo que nos rodea y nos anima a superar el apego a las cosas superfluas 
para centrarnos en aquello que sustenta nuestra existencia y perdura hasta la vida eterna.  

El papa León XIV en su mensaje para la Cuaresma de este año “Escuchar y ayunar. La 
Cuaresma como tiempo de conversión” invita a toda la Iglesia a “poner de nuevo el 
misterio de Dios en el centro de nuestra vida, para que nuestra fe recobre su impulso y el 
corazón no se disperse entre las inquietudes y distracciones cotidianas”. Para esto es 
necesario fomentar espacios de serenidad que permitan abrirse a la escucha de la Palabra 
de Dios. En palabras del Papa: “Todo camino de conversión comienza cuando nos dejamos 
alcanzar por la Palabra y la acogemos con docilidad de espíritu. Existe, por tanto, un 
vínculo entre el don de la Palabra de Dios, el espacio de hospitalidad que le ofrecemos y 
la transformación que ella realiza. Por eso, el itinerario cuaresmal se convierte en una 
ocasión propicia para escuchar la voz del Señor y renovar la decisión de seguir a Cristo, 
recorriendo con Él el camino que sube a Jerusalén, donde se cumple el misterio de su 
pasión, muerte y resurrección”. 

Para recorrer el camino cuaresmal, la Iglesia pone cada año ante nosotros algunos 
instrumentos que apoyen y animen nuestros pasos: la oración, la limosna y el ayuno.  

La oración no es un soliloquio, ni mucho menos una evasión de la realidad caminando 
por el mundo platónico de las ideas. La oración es un encuentro entre dos libertades 
capaces de amar. Como nos recuerda el Papa, “la disposición a escuchar es el primer 
signo con el que se manifiesta el deseo de entrar en relación con el otro”. La escucha 
atenta a Dios y a los demás nos permitirá ir dando el paso desde una “pastoral de las 



obras” en la que buscamos de manera más o menos consciente resultados concretos y 
cuantificables a una “pastoral del rostro” en la que lo que cuenta es la profundidad del 
encuentro y la verdad en las relaciones. 

En nuestras actividades parroquiales en las múltiples formas que tenemos de caminar 
como “Iglesia samaritana” hemos de esforzarnos por no tener miedo a “perder el tiempo” 
en cuidar las relaciones interpersonales -con Dios y con los demás-. En nuestra vida 
cotidiana, ¿escuchamos a quienes nos rodean? ¿dedicamos tiempo al encuentro gratuito? 
La escucha y el encuentro no son opcionales, constituyen una parte de los cimientos de la 
Iglesia, casa construida sobre roca firme (cf. Mt 7,21-19).  

Dedicar hoy un tiempo gratuito consistente a la escucha de la palabra del otro y a la 
escucha de la Palabra de Dios es exigente y requiere un notable grado de valor: la Sagrada 
Escritura y la voz de los hombres y mujeres cuyas voces llegan a nosotros van a 
desestabilizar con frecuencia nuestras seguridades, poniendo en crisis nuestras certezas. 

La limosna no es simplemente compartir parte de nuestros bienes ni tampoco un 
medio para tranquilizar la conciencia; brota de unas entrañas marcadas por la ternura y 
alimentadas por la experiencia del encuentro existencial con el “Padre de las 
misericordias” (2Cor 1,3). La limosna en su sentido más profundo es el brazo activo de la 
fe. Servir al pobre con la propia vida es un acto de adoración que nos permite tocar 
palpablemente al mismo Cristo (cf. Mt 25,31-46). 

Sabernos “Iglesia samaritana” es vivir desde la doble percepción de estar siempre 
disponibles y dispuestos a mirar a los demás desde abajo -excepto cuando lo hacemos 
“desde arriba” para ayudarlos a levantarse del suelo-, pero también desde la conciencia 
de ser también nosotros muchas veces los caídos en el camino y necesitados de la mano 
amiga de un “buen samaritano” que nos ayude a levantarnos y ponernos de nuevo en 
marcha.  

Es necesario dar cada día pasos que nos lleven desde el ofrecimiento de ayuda a la 
construcción de relaciones humanas cálidas. Una Iglesia que en sus diversas comunidades 
y estructuras se limitase a ofrecer servicios a quienes están en la precariedad sería una 
ONG; una comunidad que se esfuerce por construir relaciones interpersonales es una 
familia. El papa lo recuerda en su mensaje cuando afirma que la conversión “no sólo 
concierne a la conciencia del individuo, sino también al estilo de las relaciones, a la calidad 
del diálogo, a la capacidad de dejarse interpelar por la realidad y de reconocer lo que 
realmente orienta el deseo”. 

El ayuno cristiano no es una simple práctica ascética ni el rechazo del placer que 
acompaña a la comida. Optar por el ayuno es un modo de expresar visiblemente que la 
dignidad del ser humano no depende de lo que consume sino de aquello que está 
dispuesto a compartir. En referencia al ayuno, el papa León XIV nos exhorta a los cristianos 
en su mensaje cuaresmal a que “pidamos la fuerza de un ayuno que alcance también a la 
lengua, para que disminuyan las palabras que hieren y crezca el espacio para la voz de los 
demás”. 



El ayuno, que tiene como elemento característico la sobriedad, afecta a numerosos 
aspectos de la vida, desde la cartera hasta la agenda del teléfono móvil, desde el uso del 
tiempo personal dedicado al ocio hasta la paciencia con la que se acoge a los 
“inoportunos”. Ofrecer nuestro tiempo y nuestras cualidades a quien camina por la vida 
experimentando la dureza del rechazo y la soledad es una excelente forma de ayuno, que 
nos lleva a privarnos de nuestro tiempo para ofrecerlo gratuitamente a quien difícilmente 
tendrá manera de corresponder del mismo modo. 

Con el papa león XIV me pido a mí mismo y pido a todos los que formamos la Iglesia 
local de Tánger a que nos comprometamos “para que nuestras comunidades se conviertan 
en lugares donde el grito de los que sufren encuentre acogida y la escucha genere caminos 
de liberación, haciéndonos más dispuestos y diligentes para contribuir a edificar la 
civilización del amor”.  

Como conclusión quiero referirme a unas palabras de la carta de san Pablo a los 
Filipenses con las que el apóstol, dirigiendo la mirada hacia el futuro dice: “No es que ya 
lo haya conseguido o que ya sea perfecto: yo lo persigo, a ver si lo alcanzo como yo he sido 
alcanzado por Cristo. Hermanos, yo no pienso haber conseguido el premio. Solo busco una 
cosa: olvidándome de lo que queda atrás y lanzándome hacia lo que está por 
delante, corro hacia la meta, hacia el premio, al cual me llama Dios desde arriba en Cristo 
Jesús” (3,12-14). Corramos todos con el mismo entusiasmo hacia la “Fiesta de las fiestas”, 
la Pascua del Señor Jesús, cuya victoria sobre el pecado y sobre la muerte es anticipo de 
la nuestra. 

Que la Virgen María, Nuestra Señora de Marruecos, interceda por nosotros y nos 
acompañe en el camino cuaresmal”. 

 

 

+Fr. Emilio Rocha Grande, ofm 
Arzobispo de Tánger 

 

 

 

 


